

precipitò da otto-dieci metri e cadde a poca distanza da lui. Un pezzo di marciapiede proiettato in alto dall'urto lo colpì su una guancia. Gli era rimasta ancora la cicatrice quando lo vidi. Se la massaggiava con un dito. Dolcemente, con affetto. S'impressionò moltissimo ma rimase più sbalordito che spaventato. Ebbe l'impressione che qualcuno avesse gione. Del resto lo scritto di Chandler potreb-be tranquillamente intitolarsi «La distruzione del movente»: la ragione del delitto viene infat-ti distrutta, secondo Chandler, dagli scrittori che costruiscono tecniche e moventi a tavolino lontano dai meccanismi reali del crimine. Del resto per la scuola di Hammett conta poco l'intato. Ebbe l'impressione che qualcuno avesse strappato via il coperchio che gli nascondeva la vita e gli avesse dato la possibilità di vedere dividuo, i suoi moventi particolari, i suoi bisofinalmente le cose che lo circondavano. Fligni, i suoi desideri. Tutto si annulla nel moventcraft era stato un buon cittadino. Un buon te supremo del delitto: la corrotta società amemarito, un buon padre. La vita che conosceva ricana degli anni 20 e 30. «Il realista poliziesco era una faccenda pulita, ordinata, sana, re-— spiega Chandler — narra d'un mondo in cui sponsabile. Ora quel pezzo di trave che gli era i gangsters possono dominare le nazioni». È un cascato davanti gli aveva dimostrato che somondo dove non si vive. Si sopravvive. Come si stanzialmente la vita non è niente di tutto ciò. può perder tempo e «inseguire» i bisogni degli Lui, il buon cittadino-marito-padre poteva es-

In realtà se davvero fosse quello indicato da

BARTON OF THE STREET OF THE ST

sere cancellato con un colpo di spugna tra l'ufficio e il ristorante. Apprese allora che gli uomini muoiono per accidenti come quello e vi-Chandler il discrimine tra buona e cattiva letteratura poliziesca non solo quella cattiva non È solo una storiella e non ha diretta attinen avrebbe oltrepassato il suo tempo arrivando za col resto del romanzo. Eppure Hammett gli dedica quasi tre pagine del suo capolavoro. La fino a noi, ma non l'avrebbe fatto neanche quella buona. Se il discrimine fosse il realismo parabola del signor Flitcraft ha, insomma, tutinfatti oggi discuteremmo solo di emiti» del to l'aspetto di un segnale stradale che lungo il passato: da una parte la società vittoriana della percorso può anche non essere visto, ma ad esserci c'è ed è stato messo apposta. Teniamo Christie con le sue ipocrisie, i suoi tea, i suoi cottage. Dall'altra la dura società americana con i suoi sindaci, i suoi manager, i suoi affari-sti corrotti. Invece oggi parliamo di miti, di valori, di simboli viventi, che appassionano mi-lioni di persone. Ma poi: cos'è il cinismo dell' allora presente questo segnale di Hammett. Teniamo presente il signor Flitcraft e il piccolo problema col caso e colla morte. Non credo che l'insanabile antagonismo tra l'ahard boiled schoola di cui è capostipide Hammett e il genere di cui è maestra la signora Agatha Christie risieda (come sostiene Rayinvestigatore hammettiano se non una finzio-ne, un'invenzione creata dall'autore per pro-durre un «mito»? Il mito di Spade, il mito di Marlowe. Che al cinema diventa il mito di Bomond Chandler, nel suo saggio sull'arte del gart. E vero Chandler questo l'ha previsto: sul delitto»), nell'antagonismo tra letteratura rearealismo, diceva, deve operare un «principio di lista e letteratura di finzione. Da una parte (Hammett) l'amaro sapore della vita vissuta, redenzione», l'eroe-investigatore che produce supervalori. È poi ammette: «Uno scrittore che abbia paura di rischiare esagerando un po' non dall'altra (Christie) patetiche invenzioni da salotto. Anzi penso che fissando questo spartiac-que Chandler, se è consentito un paragone un po azzardato, abbia finito col creare nel campo è meno inadatto al suo mestiere di un generale che abbia paura di perdere». Ma la parola definitiva su questo argomento lasciamola a Stedella cultura poliziesca gli stessi equivoci e setven Marcus prefatore dei racconti hammettiatarismi che Lukács ha creato nel campo della ni di «Continental O.P». Dice Marcus dopo acultura marxista con la Distruzione della raver sottolineato l'identificazione tra Op e

Hammett: .L'Op sente come se qualcuno avesse tolto il coperchio dalla vita (ricordate? erano le stesse parole usate da Flitcraft). E quando il coperchio viene tolto, la cosa più logica da fare è di "rimescolare le cose" — il che è proprio quello che l'Op fa. Si impegna infatti attivamente a demolire, distruggere, demistificare la falsa realtà inventata dai personaggi buoni o cattivi, con cui viene in contatto. E tuttavia ciò che accade in Hammett è che la "realtà" che emerge dalla finzione è un'ulteriore finzione, quella elaborata dall'Op. E dietro l'invenzione dell'Op ce n'è ancora un'altra: la consapevolezza, presente in molti racconti dell'Op e in tutti miti. non potrebbe essere altrimenti. È vero come ha scritto di recente Amoruso che i romanzi di Hammett sono più ambigui della sua vita. Ma io credo che questa sia una fortuna. Altrimenti oggi forse avremmo solo documenti-testimonianze di un comunista che scriveva. Così invece abbiamo due cose: un comunista che lottava e un romanziere che scriveva, che scriveva «invenzioni» assolute e quindi valide

Ma torniamo all'antagonismo dei miti. A livello delle tecniche espressive la differenza è fin troppo evidente: giallo d'azione contro gial-lo di trama. Ma se restiamo nel campo della produzione di miti» non credo che il circuito Hammett-Chandler si caratterizzi per la descrizione di una società corrotta in cui tutti sono colpevoli dal magistrato all'attricetta e quello della Christie si caratterizzi per un meccanismo che punta alla scoperta di un solo colpevole da consegnare ad una sola giustizia. Così pensando si sottovaluta infatti la piccola rivoluzione che Poirot introduce nell'ordinato vittoriano mondo della Christie. Una rivoluzione che ha esattamente lo stesso scopo

dell'hard boiled school: dire che siamo tutti colpevoli. Chiunque leggendo Poirot sa che se il colpevole era un nome e cognome precisi è solo per un caso. Tutti avrebbero potuto ma dirò di più voluto commettere il delitto su cui il belga indaga. Non a caso Poirot finisce le sue indagini con una vera e propria seduta analitica nella quale dimostra in modi assolutamente convincenti tre o quattro moventi diversi. Fino ad «Assassinio sull'Orient Express» dove tutti hanno materialmene commesso il crimine. Da questo punto di vista la produzione del mito è simile: anche Poirot dice l'«Elephant man» è tra noi. E infatti così come Hammett ama Spade, la Christie odia Poirot. Fa di tutto per renderlo presuntuoso, antipatico. E Poirot, diciamolo, è francamente odioso. È odioso come tutti gli europei che stanno fuori dell'impero

Siamo tutti assassini. Nel Père Gorioto Balzac allude ad un luogo di Rousseau in cui questi interroga il lettore chiedendogli cosa farebbe se avesse la possibilità, senza muoversi da Parigi, e ovviamene senza venire scoperto, di uccidere con un semplice atto di volontà un vecchio mandarino di Pechino la cui morte gli arrecherebbe un notevole vantaggio. Rousseau lascia intuire che non darebbe un soldo per la vita dell'alto dignitario. «Uccidere il proprio mandarinos: è da allora diventata una espressione proverbiale per indicare la segreta dispo-nibilità all'omicidio che è propria dell'uomo contemporaneo. E la cultura del 900, un secolo che porta strisciante nell'inconscio il peso di stragi e distruzioni che forse solo le società primitive conoscevano, è una cultura pervasa dal problema della «colpa collettiva». E io credo che sia proprio per questa «relazione» culturale che entrambi i generi sopravvivono fino a noi facendo emitos.

Ma proprio qui sul terreno della loro massima unità, i due miti si dividono e si combattono. L'antagonismo trova la sua vera base. Che non è allora data dal contrasto realismo-finzio-

## Stasera a Spoleto gran chiusura con il concerto in piazza

SPOLETO — I giorni dominati da suoni e dan-ze stanno per concludersi e Spoleto torna a esse-re la tranquilla cittadina di sempre. Questa se-ra alle 19,30 il grande spettacolo finale, quel concerto in plazza sullo sfondo del suggestivo Duomo. Stavolta a suonare sarà un'orchestra di eccezione, quella della Scala, diretta dal maestro Lorin Maazel.

Le musiche in programma comprendono la quarta sinfonia di Beethoven e la Sesta, più conosciuta con il nome di «Pastorale». La trasmissione sarà trasmessa in diretta dalla terza

Si conclude così, la XXVI edizione del festival dei Due mondi che dall'anno prossimo, oltre al gemellaggio con Charleston spingera i suoi spotamenti fino a Melbourne in Australia.

ne, ma dal rapporto che i due generi stabiliscono tra l'investigatore (e quindi noi) e il delitto. Torna il signor Flitcraft. Cioè il mito della Christie sta al di qua della trave, vive prima della folgorazione del signor Flitcraft: nei suoi romanzi, infatti, la morte viene esorcizzata. Se ne parla ma non si vede mai. C'è con la morte un rapporto di tipo professionale: asettico, mediato dal medico, dall'avvocato, dalle perizie scientifiche. I personaggi dei suoi gialli preferi-scono sempre sottolineare il motivo fortuito di una morte: un incidente, la malattia. Il moltiplicarsi dei casi di morte appare come una cosa orribile, come una specie di maledizione che non si sa da dove proviene. Di fronte ad un cadavere c'è quasi un sentimento d'ammirazione come di fronte a qualcuno che abbia saputo fare qualcosa di molto difficile, qualcosa di innaturale. Poirot descrive quella dinamica del nostro inconscio che ci fa ogni giorno commettere un omicidio diverso ma poi la respinge, la ripone in un mondo ovattato in cui l'annientamento della vita non diventa un fatto reale. Il nostro inconscio non mette in atto l'uccisione: ma semplicemente la immagina e la desidera. Insomma per Poirot la vita non finisce mai. La Christie fa diventare mito la posizione convenzionale nei confronti della morte che è dominante della nostra civiltà. Di negazione, di rimozione, di repressione del rapporto dell'uomo con la morte. La morte è esibita ma poi ritratta d'incanto con una assicurazione degna del piccolo Hans: Stai tranquillo a te non può succedere nulla. Ed è la convinzione che ciascuno di noi si porta appresso ogni giorno.

Spade e Marlowe irrompono su questo mito come una guerra irrompe sulla vita tranquilla della gente. Lasciamo la parola a Freud: «La guerra non poteva che spazzar via questo modo convenzionale di considerare la morte. Adesso la morte non può più essere rinnegata: ad essa non si può non credere. Gli uomini muoiono davvero e non più ad uno ad uno ma in molti, spesso centomila in un sol giorno. Certo, può ancora sembrare del tutto casuale che una pal-guerra. Nelle società in guerra la colpa colletti-va non è nascondibile. Cade la trave. Vita e morte sono legate ad un filo. È la folgorazione del signor Flitcraft. La morte è nello stesso tempo inevitabile e dolorosa. Ecco perché nela finzione diventa mito il cinismo. Maschera di un reale profondo dolore dell'uomo. «Navigare necesse est vivere non necesse, diceva un antico motto. È la posizione nei confronti della morte che in parte avevano le società primitive. E Hammett fa dire a Sam Spade: Lo so, il mio è esattamente il sistema che ci si potrebbe attendere da un uomo dell'età della pietra.

Ecco dunque l'antagonismo tra i due miti. È un antagonismo che attraversa corposo la nostra cultura, la nostra psicologia e che rende il mito davvero simbolo di valori reali della nostra vita. Il mito infatti non è mai una giustapposizione aperta da qualche diabolico meccanismo industriale. Ma a questo punto con chi stare con Spade o con Poirot? Freud non ha dubbi: Non sarebbe meglio che nella realtà e nei nostri pensieri restituissimo alla morte il posto che le è dovuto e dessimo maggior risalto nostro modo inconscio di atteggiarsi nei suoi confronti? Tutto ciò è vero non configura una condizione più elevata. Piuttosto per certi versi appare come un arretramento, una regressione, ma presenta quantomeno il vantaggio di renderci di nuovo più sopportabile l'esistenza. Ricordiamo l'antica massima «si vis pacem para bellum, se vuoi conservare la pace prepara la guerra. È ormai tempo di modificarla così: «Si vis vitam para mortem», se vuoi la vita disponiti ad accettare la morte.

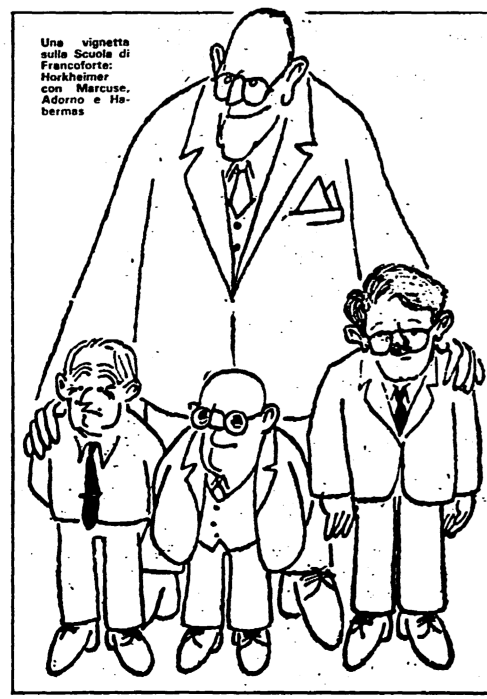
Ferdinando Adornato

RA I MASSIMI esponenti della presti-giosa Scuola di Francoforte Max Horkheimer, morto dieci anni fa, è forse ancora il meno noto in Italia. Adorno, infatti, oltre al vantaggio di tra-duzioni anticipate nel tempo, si è più agevolmente inserito nella tradizione della nostra cultura per i suoi specifici interessi musicali ed estetici. Eric Fromm è addirittura divenuto quasi un best-seller per la semplificazione - pur sostenuta da una positiva tensione etica — che ha creduto dover imporre ai più complessi problemi teoretici affrontati dalla Scuola. Marcuse, infine, ha avuto, nel '68, una funzione di vero e proprio leader culturale entro quel contesto avanzato di Idee e di speranze che allora venne definito come «dialettica della liberaziones.

vono solo finché il cieco caso li risparmia.

Eppure, della Scuola di Francoforte e della sua rivista. la «Zeitschrift für Sozialforschung. (Rivista per la ricerca sociale»), che diresse dal 1932 al 1941, Horkhelmer è figura fondante. A lui, sia pure in strettissima collaborazione con Adorno, si deve l'elaborazione di quella «teoria critica» che, anche attraverso successive variazioni, rimane un apporto rilevante della cultura tedesca tra le due guerre mondiali; a lui, inoitre, il coordinamento e la direzione di grandi opere come «La personalità autoritaria», che rimane ancora oggi un testo decisivo per la comprensione (e la critica) di grandi opzioni politiche e culturali di massa nel nostro

Di più: gli stessi ultimi esi-ti del lavoro intellettuale di Horkheimer, il riafflorare in



Moriva dieci anni fa il filosofo meno famoso della scuola di Francoforte. Eppure le sue teorie non furono meno importanti di quelle di Adorno, Fromm o Marcuse. Ma forse ha sottovalutato troppo la psicologia di massa

Facciamo entrare Horkheimer in società

maniera determinante di un pessimismo di non celate radici schopenhaueriane, il processo di «depoliticizzazio» ne» (per usare un termine usato da Gian Emilio Rusconi nel libro «La scuola di Francoforte», De Donato 1972) che coinvoise i suoi atteggiamenti teorici e pratici, sono tutti elementi che fanno di Horkhelmer, all'interno della Scuola di Francoforte,

una figura emblematica. Esporre in breve spazio che cosa la «teoria critica» sia, non è impresa tentabile. Basti osservare che indubbiamente — e malgrado i ri-getti e le polemiche a questo proposito — essa trae origine dal marxismo tedesco degli anni Venti, quale si era andato configurando dopo Storia e coscienza di classe di Lukács e dopo «Marxismo e filosofia di Korsch: opere entrambe che proponevano una rilettura di Marx a partire da Hegel, in contrapposizione con la vulgata positivisteggiante, o con la chiave neo-kantiana della fine del

Si trattava, in primo luogo, di ripristinare la funzione della dialettica nel pensiero di Marx, e di dar rilievo a categorie come quelle di allenazione e di feticismo della merce, sulla scorta sia delle riscoperte «opere giovanili», sia di alcune parti, non certo marginali e irrilevanti, del «Capitale» (più tardi ricon-fermate nella loro importanza dalla pubblicazione dei •Grundrisse•).

Horkheimer, differenziandosi sin dall'inizio da un Lukács o da un Korsch, cercò di evidenziare la polemica marxiana contro ogni filosofia che volesse porsi come -chiave universales della storia, e di insistere, ai contra-

rio, su quel concetto di scienza come «conoscenza critica del movimento storico» che egli giustamente considerava come proprio a Marx e alle sue ricerche, culminate nel «Capitale». Occorreva perciò - come

Horkhelmer affermò nella

prolusione da lui tenuta nel gennaio 1931, quando assunse la cattedra a Francoforte sviluppare una «filosofia sociale che fosse in stretta •connessione con la "vita sociale" degli uomini: Stato, diritto, economia, religione, in breve l'intera cultura materiale e spirituale dell'uma-nità in generale». Abbiamo sottolineato, per la sua pregnanza, l'espressione •materialistica» •vita sociale»; mentre per intendere l'apparente vaghezza dell'orizzonte dell'«umanità in generale» preso a riferimento, occorre collocarsi nel quadro della polemica contro uno storicismo relativizzante, che tutto mediatezza del dato, del fatto storico, della contingenza (aprendo - si potrebbe aggiungere - la strada ad ogni opportunismo nella siera dell'azione politica).

ANCA, nell'elenco dei campi di indagine accenna-to da Horkhel-mer, quella «psicologia» e psicologia sociale che segnarono un punto di contat-to tra «Francoforte» e la psicoanalisi; come manca quel rillevo alle funzioni dell'Àrte e dello spettacolo che sarà soprattutto merito di Adorno includere ed amplamente elaborare.

Al contrario, nell'attuazione di questo «programma», ad essere di fatto sacrificata sarà l'economia: con conse-

guenze non indifferenti, sia per la labilità che finisce per assumere, al di fuori di essa, il concetto — essenziale per Marx - di «classe», sia per un effettivo restringimento del campo di indagine ai fenomeni che Marx avrebbe definito «sovrastrutturali». Né vale la giustificazione data successivamente, alla fine degli anni Trenta da Horkhelmer, che la conflittualltà tra rapporti di produzione e forze produttive dovesse considerarsi ormai esaurita, spostando così prevalente-mente il campo di lotta su altri terreni della «cultura ma» teriale e spirituale».

TÙ CHE seguire l'ul-teriore itinerario del pensiero di Horkheimer, o soffermarsi su quella Dialettica dell'illuminismo che, scritta in collaborazione con Adorno, anzi frutto del loro quotidiano colloquiare, doveva segnare un punto di svolta della stessa «teoria critica», giova forse, in questa sede, fermarsi qui. Dando pienamente atto al contributo grande dato da Horkhelmer e da Francoforte (come per altro verso e in altro contesto da Gramsci) a sbloccare il marxismo e il pensiero del movimento operalo dalle secche dell'economicismo; ma mettendo in guardia contro i pericoli, sussistenti, di una tale impostazione: trascurare il nucleo portante dell'analist del modo di produzione capitalistico, isolare lo «sviluppo tecnico» e le sue conseguenze dai rapporti sociali reali, coinvolgere in un unico orizzonte — con una curvatura che si farà sempre più pessi-mistica —, le marxiane «classi in lotta».

Mario Spinella