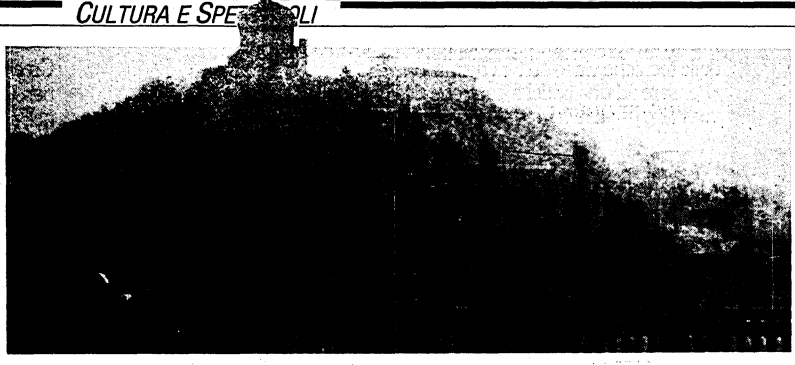
Viaggio a confine tra la geografia e l'immaginario dello scrittore: l'equazione tra le colline e la sua opera va rivisitata alla luce di analisi letterarie più complete



I territori privilegiati da Pavese, da Asti a Monferrato come riferimenti volutamente ambigui per disegnare i cambiamenti di cultura e società

Santo Stefano Belbo è un paese di confine. Bastano poche centinaia di metri e si è già altrove, si cambia provincia, da Cuneo in Asti, ma soprattutto si cambia cultura, dalle Langhe a quel Monferrato astigiano. Uno se ne rende conto arrivandoci, di come cambi e sia cambiato il paesaggio, forma e consistenza delle colline, non solo rispetto a Monforte o alla Morra ma anche a Barbaresco e a Neive, che sono sulla strada venendo da Alba. Santo Stefano è la capitale del moscato, in ciò mescolandosi con la vicina Canelli, capitale dello spumante, che fuquasi per definizione di Asti, mentre le Langhe, si sa, parlano nebiolo, che è tutt'altro linguaggio. Ecco, voglio dire che Pavese è diverso da Fenoglio o da Pinot Gallizio, o personaggi recenti di quel territorio, che ci stavano ben dentro, a differenza di lui che veniva da una marca

Non avrebbe alcuna importanza o alcun senso questo discorso se non fosse accaduto negli anni che, un po' per via della critica, un po' per l'immaginario letterario, si identificasse Pavese con la regione, sovraccaricando di significati terragni quella designazione: le Langhe di Pavese, come se tosse vera quell'equazione, come se le cose stessero proprio così, laddove si trati tava di uno stereotipo utilizzabile e utilizzato dalle Proloco e dalle Aziende di Turismo. Oltre tutto si è visto e detto come, geograficamente e culturalmente parlando, sia ambiguo quel territorio pavesiano, ammesso e non concesso che quello sia l'ambiente, «reale», della sua narrativa e della sua poesia. Oltretutto, a voier essere pignoli, il primo racconto-romanzo pubblicato da Pavese si svolgeva sulla riva sinistra del Tanaro, non in Langa perciò ma nei Roeri: «Monticello è un paese di scarto e di notte non passano i treni». E poi: «Cominciamo a vedere dietro le plante una collina che cresce (...) Mi volto e rivedo la collina del treno. Era cresciuta e sembrava proprio una poppa, tutta rotonda sulle coste e coi ciullo di piante che la chiazzava in punta. Ma plù avanti si dice anche: «Il bello in campagna è che tutto ha il suo odore, e quello di fieno

lo che abbiano un sangue un po' sveglio, dovrebbero stendersi». Con il controcanto, inevitabile, necessario, complementare e funzionale sottospecie letteraria e ideologica, di ideologie letterarie: «Pensavo a Corso Bramante sotto la collina: anche a essere solo, uno almeno è a To-

Queste considerazioni, ovvie mi pare e ormai

scontate, non vogliono significare altro che quevenzione letteraria, sebbene i dettagli, onoma-stici e topografici, siano storici e possano quindi indurre in errore. Si tratta invece del territorio dell'utopia, intesa in senso stretto, delle proiezioni come delle regressioni. In altri termini quel paesaggio serve da supporto allegorico (o mitico) di un conflitto o di un confronto dialettico tra due civiltà, o tra due ideologie, due modi e due modelli di vita. Monticello e Torino, per mplificare, sono sé ma soprattutto altro da sé. Cerco di spiegar meglio: non posso fingere di non accorgermi di trovarmi in mezzo a un'operazione stilistica di grande consistenza Intellettuale, mimetica se altremai (mimesi di un concetto più che di una realtà), antinaturalistica se altremai. Fu lo stile, infatti, specie ai giovani cui la scuola continuava a offrire e a proporre ben altri esemplari, fu lo stile che ci sconvolse, allora, così *Poesi tuoi* che *Conversazione in Sici* lia di Vittorini. Un basso-mimesi, del «parlato», pieno di valenze ideologiche e populiste, rivoluzionarie rispetto all'ufficialità. Mi sembra, dunque, che da quella scrittura non si possa prescindere mai nelle valutazioni e nelle interpreta zioni, pena la perdita di senso, o sovrasenso, del racconto medesimo, paesaggi inclusi; benché essi siano un perno cardinale attorno al quale gira, dall'inizio alla fine, l'opera di Pavese, tra memoria e realtă, tra nostalgia e storia, in un impianto tonale che per lo più è elegiaco (contro una cena epicità di Fenoglio, perstare in zona).

Se dovessi scrivere un saggio su Pavese, corposo e complessivo, credo che incomincerei dalle sue pagine sul «mito», perché sono convin-

## Le Langhe, territorio dell'utopia



to che siano l'inequiparabile spiraglio o la breccia attraverso la quale passare per entrare nella misura pavesiana. Il mito, suo, però non riguarda tanto le persone e i personaggi, se si esclude Nuto, quanto piuttosto il paesaggio, i suoi oggetti o soggetti (tra i quali c'entrano pure le don-ne): la collina e la città, in primis, e poi le vigne, la luna, il treno, Genova e l'America...; dove ogni cosa è stravolta mitologicamente per un verso e ideologicamente per l'altro. Non si tratta di panorami quanto di segni riconducibili a una dialettica di sogno-storia, esistenza-regressione, eterno-provvisorio, crudo-cotto, sesso sognatosesso sperimentato, amore-odio... Che sono alcune delle varianti schematizzate di Torino-Langhe, collina-città, Langhe-America, le quali si possono agevolmente raccogliere tra i due estremi temporali di Lavorare stanca, e La luna e i falò. «"Tu che abiti a Torino" mi ha detto ma hai ragione. La vita va vissuta / lontano dal paese: si profitta e si gode/ e poi, quando si torna, come me a 40 anni / si trova tutto nuovo. Le Langhe non si perdono"». Oppure, più avanti: «La città mi ha insegnato infinite paure:/ una folla, una strada mi han fatto tremare,/ un pensiero, spiato su un viso».

Citando, bisognerebbe trascrivere un poco l'intero libro delle poesie, forse il suo più imporante all'ultima resa dei conti (specie se messo dentro, a paragone, in quella temperie poetica. di quegli anni Trenta), al cui centro continua ad acccamparsi il paesaggio e il mito della terra letto da un intellettuale di città (e *Paesaggio*, proprio, si intitolano otto poesie), su quel ritmo marcato, con vigne e colline, quasi ossessivamente. Le colline che diventano titolo (Il diquolo sulle colline, La casa in collina) così come le vigne (La vigna di Feria d'agosto), emblemi di una trasfigurazione o, meglio, di una transustanziazione. C'è bisogno di essere uno psicanalista per scendere nel prolondo, attirarvi su i significati di quella simbologizzazione e di quel conflitto (e di quella morte, anche)? La spiega zione la dà in parte lo stesso Pavese proprio nel capitolo di Feria d'agosto dedicato alla Vigna e che si apre con una riflessione. Del mito, del

mbolo e d'altro, con un immediato ricorso all'infanzia e ai suoi fuoghi unici. Simbolo utilizzabile che si estende universalmente, «una vigna che sale sul dorso di un colle fino a incidersi nel cielo, è una vista familiare, eppure le cortine dei filari semplici e profonde appaiono una porta magica». Una cosa che uno si porta appresso per tutta la vita: «Già in altri tempi si diceva la collina come avremmo detto il mare o la boscaglia» (ma certo non con quell'intonazione), ed è la collina trasferita della Casa in collina. Una realtà fonissimamente liricizzata, sublimata, dietro parvenze retoriche realistiche.

Si dà, comunque, un paradosso, che è il paradosso della letteratura, se ci accorgiamo di andare ancora in Langa, nonostante le nostre tesi, a verificare e controllare e paragonare, testi alla mano, a riconoscere i luoghi in loco, a farci mappe, a dare concretezza di spazio al suono di nomi, di evocazioni. A Bra l'osteria di Paesi tuoi c'è e ci sono le mammellute colline di Monticello (e se si capita nel tempo giusto pure «l'odore del fieno», il letame, i grilli), così come ci sono i sabbiatori (i carrettieri non più), così come ci sono le molte lune. Ma soprattutto i «giocatori di pallone» e quelli «di carte», «che giocavano per vivere e si giocavano le case e le terreche visita alle Langhe è senza una visita allo sferisterio? Non c'è, non esiste, non si capisce. Dopo si può andare alla casa natale di Pavese, sulla strada per Canelli, e a quella di Nuto, un po più avanti, e alla Gaminella e alla Mora e al Nido. O all'albergo dell'Angelo, sulla piazza di Santo Stefano. I luoghi di La luna e i faiò, insomma (un libro che ha le stigmate dell'ultimo libro). Per dire, noi pure, «mi tornavano in mente». Che resta sempre un poco, anche per noi, vedere quei luoghi con la prospettiva e il senso nostro, di noi che ci arriviamo dalla città. Voglio dire che un pavesiano vero andrà a passeggiare altrove, in via La Marmora, per esempio, in corso Re Umberto, in corso Vittorio... E se gli vien appetito si cerca le sue trattorie, Goffi, Simone, Pollastrini... Il tutto a Torino, che non è solo la metropoli della Fiat, ma fu innanzitutto la città





Intervista a Sebastiano Vassalli: «Pavese e Pasolini, la critica non capisce la loro sofferenza»

## L'ideologia, il peccato originale di chi scrive

in alto: una suggestiva immagin del monte dei Capquecini: qui sopra: lo scrittore d'estate in ROMA. «Ho idee antiche su Pavese, il nostro mito degli anni Cinquantae Sessanta. Ne parlai anni fa con Giulio Einaudi. Rimasi colpito, allora, da quella conversazione. Nel suo libro di memorie non c'è traccia di Pavese, eppure per lui rappresenta ancora un problema imsolto. Mi accorsi, in quell'incontro, che una delle cose insolute della sua vita di fabbricante di cultura, era proprio il Pavese degli anni '43-'45-. Sebastiano Vassalli, scrittore di un' altra generazione («avevo nove anni quando si suicidò Pavese-), cresciuto, come tutti gli scrittori della sua generazione, sui libri di Pave-

Con la pubblicazione di quei frammenti del diario parallelo di Pavese sulla «Stampa» è iniziata la demolizione di un mito. Lei si riconosce in

No, e sono stupito dalla po-

chezza di questa critica letteraria. Il caso Pavese è ancora tutto da analizzare, da studiare e per due frasi di diario si tirano litiche. La cultura di cui si è nutrito Pavese, è uno strano miscuglio, da una parte quella che mutuava dagli americani che traduceva, dall'altra quella cui si collegano le sue prime prove di scrittore, una cultura, l'Occidente di allora. Su quel terreno sono nate anche piante velenose, ma è partita da lì Pavese, e gli altri, dovevano essere sensibili a quel clima: come ignorario? Ma poi, la questione è un'altra. Il suo caso è analogo a quello di Pasolini: non si liquidano come infantili, come nevrotici, gli scrittori. l'uomo le contraddizioni dello

Pavese e Pasolini: è questa

«demolizione» del mito basata sui frammenti di un diario parallelo al Pavese, come Pasolini, ha sofferto la «Mestiere di vivere»? Risponde Sebastiano Vassalli: «È idiota valutare politicamente una contraddizione che è dello scrittore, di tutti gli scrittori, quel-

Come vive uno scrittore della genera- la della frattura tra la comunità politizione successiva a quella di Pavese la ca e quella linguistica. Mi stupisce la pochezza di questa critica letteraria». stessa frattura». La mimesi, parte del mestiere di ogni artista; l'assurdità del liquidare come infantile e nevrotico Cesare Pavese.

## **NANNI RICCOBONO**

«masse», non parlava di popo-

lo. Popolo è Wolk, una parola

dell'Ottocento, legata a quella

cultura. Togliatti e Pavese ave

vano in tasca la stessa tessera,

ma parlavano un'altra lingua

Ed è per questo, lo ripeto, che

una critica letteraria che carica

la sua idea antica?

SI. Sono gli unici scrittori del Novecento ad avere la consapevolezza che chi scrive non appartiene ad un'ideologia ma ad una lingua, ad una comunità di parlanti. Se questa comunità si spacca, anche lo scrittore sarà costretto a dividersi, ma la sua parte raziocinante, quella che si schiera politicamente, sentirà sempre i richiamo dell'altra parte, quelma di Pavese, la sua contraddi-

zione, ed anche quello di Pache dovrebbero essere studiasolini. E poi, entrambi usavano, e tra gli scrittori la usavano te come categorie dello scrivesolo loro, la parola «popolo» in senso pieno. Togliatti allora usava la bruttissima parola

Lei dice che Pavese non si voleva dividere tra la sua appartenenza alla comun politica degli antifascisti e la comunità globale del suo intero Paese. Ma in effetti que sta frattura c'è, ed è eviden-te proprio negli scritti. Basta pensare al «Mestiere di vivere.

Ma le due parti, in Pavese, so-

nia. Sceglie una comunità e rimpiange l'altra. E' idiota valutare politicamente questa frattura, dare un voto al suo antifascismo. Uno scrittore autentico non può non vivere drammaticamente questa frattura, in un'epoca in cui essa si presenta come dominante. Dominante le coscienze, la vita quotidiana, la produzione culturale. Proprio •// mestiere di vivere ne è una prova, Pavese recitava, credo. La mimesi la parte del mestiere dello scrittore, induce a scrivere // compagno, a prendere la tessera del Pci. Ma ne Il mestiere di vivere Pavese recita solo se stesso. Che scandalo! Per Pasolini è la stessa cosa, la stessa frattura, vive il suo personaggio, dopo il '68, in modo stralunato. E la critica gira attorno al

zione senza acchiappame il

ra che lo porta alla schizofre-

senso, lo, io non sono un criti co e tutto ciò lo intuisco, oltre a viverio sulla mia pelle.

La comunità linguistica e la comunità politica: vuole raccontare cosa significa que sta contraddizione per lei?

Be' le racconto un fattarello. Tempo fa mi telefonò una giornalista, presentò timida mente la sue testata. Il secolo sta telefonica, quattro domande dopo lo Strega. Ci pensai perché «Il secolo d'Italia è proprio l'organo del Movimento sociale, non un qualsiasi gior nale di destra. lo sono l'unico, dopo il libro sull'Alto Adige che viene recensito anche da giornali di destra, Però dopo averci pensato risposi di si, feci quell'intervista. Non si scrive per chi la pensa come te. Si partengono alia tua comunità linguistica, all'insieme dei par-lanti. Considero positive quelle recensioni di destra.

Un fotomontaggio ritrovato fra le sue carte: qui sopra in montagna con l'americana Constance Dowling

l'Unità Domenica 12 agosto 1990