Parla il filosofo Usa dell'«intelligenza artificiale», ospite a Milano della Sigma Tau: il corpo è anche pensiero?

## Dennett: «L'anima non esiste, lo giuro E la mente è una macchina virtuale»

Allievo di Ryle e di Quine, Daniel Dennett è assertore di un materialismo filosofico radicale che ha suscitato feroci reazion polemiche. Tra i suoi avversari c'è John Searle, che lo ha accusato di negare le emozioni. Ma lui si difende appellandosi alle neuroscienze.

filosofi americani che si occupano del problema della mente e della coscienza, il più originale e provocatorio. Formatosi a Oxford, con Gilbert Ryle, e ad Harvard con W.V. Quine, Dennet insegna oggi alla Tufts University, nel Massachussets, ed è direttore di uno dei più avanzati centri di scienze cognitive, il Tufts Center for Cognitive Studies. È il filosofo più schierato a favore dell'intelligenza artificiale, e del tentativo di comprendere la coscienza e la mente dell'uomo in termini di calcolo. Le sue provocazioni filosofiche giungono alla negazione stessa del soggetto e della coscienza, per giungere a trattare del «mentale» da una prospettiva rigorosamente oggettiva e scientifica. Proprio a causa delle sue posizioni intellettuali talvolta estreme e provocatorie, Dennet non beneficia mai di considerazioni miti o di pareri sussurrati. I dibattiti filosofici in cui è coinvolto assumono spesso i toni della disputa. I critici tentano di metterne in evidenza le presunte debolezze teoriche, ma superare le sofisticate maglie dei suoi ragionamenti non è impresa semplice. Egli non concede tregua a chi lo sfida sul terreno accidentato della metafisica, in particolare nella descrizione dei processi che sottendono il pensiero, come la coscienza. Se Marvin Minsky, tra i maggiori

Daniel Dennett è senza dubbio, tra i

giungendo a paragonarlo ad un nuovo Bertrand Russel, il filosofo John Searle risponde attaccandolo duramente. «Dennet-scrive Searle-in nome dell'oggettività scientifica, nega l'esistenza delle sensazioni soggettive, i qualia, come la paura o il dolore. E la sua soluzione al problema della coscienza si riduce ad una versione deil'intelligenza artificia le: "essere coscienti", per Dennet, significa costruire programmi per calcolatori sempre più sofisticati. credo che la negazione radicale di Dennett non costituisca affatto una nuova scoperta scientifica, ma che sia piuttosto il frutto di una patologia intellettuale». Il procedere argomentativo di Dennett è provocatorio e radicale, ma anche decisamente brillante e affascinante. Le «pompe intuitive» su cui egli fonda le sue teorie filosofiche costituiscono dei veri e propri comptes philosophiques, di eredità illuminista, che Dennet traduce in una forma narrativa in cui la storia diviene teoria filosofica. A Milano. ospite della Fondazione Sigma-tau e dell'Istituto San Raffaele, per un breve ciclo di incontri dal titolo «Is

teorici dell'intelligenza artificiale, lo

definisce «il nostro miglior filosofo»

to alcune domande. Professor Dennet, diversamente dalla maggior parte dei filosofi tradizionali. lei è anche uno scienziato cognitivo, studioso di

Your Mind in Your Brain?», Daniel

Dennet ha ancora una volta dato

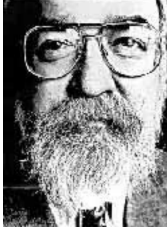
conferma della sua brillante perso-

nalità filosofica. Gli abbiamo rivol-



genza artificiale, informatica e psicologia. Come definirebbe se stesso, più filosofo o scienziato? «Mi considero senza dubbio un filosofo. Del resto fino al secolo scorso i filosofi sono sempre stati coinvolti nella scienza del loro tempo, è stato soltanto in tempi recenti che la figura del filosofo si è imposta come stereotipo dello studioso isolato dal mondo, che tenta di dare una fondazione dei principi primi rimanendo comodamente seduto in poltrona. Il mio interesse per le scienze cognitive non mi sembra affatto anomalo, se paragonato all'analogo coinvolgimento nella scienza di pensatori come Cartesio o Leibniz. La filosofia della scienza è una delle maggiori sottodiscipline nella losofi della fisica che nei laboratori

cui contributo teoretico si è rivelato fondamentale per gli attuali sviluppi dell'evoluzionismo. Poichéi miei interessi filosofici sono legati innanzitutto alla comprensione del problema della mente, cercherei di fare lo stesso nell'ambito delle scienze cognitive. Sebbene io sia un filosofo, e non uno scienziato sperimentale, non potrei svolgere bene il mio lavoro se non andassi anche a cacciare il naso nei laboratori. Trovo anzi che questo sia molto più interessante di tante riviste filosofiche. Non considero tuttavia la scienza cognitiva soltanto una miniera dalla quale il filosofo può estrarre un valido supporto per le sue teorie astratte. Anche gli scienziati, come gli avvocati o i medici, filosofia contemporanea, vi sono fi- possono incorrere in confusioni concettuali, e questi scienziati, che sperimentali si sentono totalmente | piaccia loro o meno, hanno qualconeuroscienze, linguistica, intelli- | a casa loro, o filosofi della biologia il | sa da imparare dalla filosofia. In | seicentesco di Cartesio



Un'immagine di Daniel Dennett. In alto, un'incisione che compare in un trattato

questo senso credo che il ruolo del semplicistica. Io non sto sostenenfilosofo sia quello di prevenire il disordine mentale tra gli scienziati».

do che gli esseri umani siano riduci-

bili a dei tostapane, a lavatrici o a vi-

deoregistratori. Sto dicendo che essi

sono macchine estremamente

complesse e sofisticate, costruite di

parti meccaniche e materiali, i no-

stri cervelli e i nostri corpi. Credo

quindi che quando avremo risolto i

problemi tecnologici avremo risol-

to il problema della mente e della

coscienza. Possiamo comprendere

il nostro mondo interiore soltanto

riducendolo a parti meccaniche e il

dualismo cartesiano tra mente e

corpo si risolve nel materialismo.

Non esiste un problema di irriduci-

bilità della mente a qualcos'altro,

non esiste uno «hard problem». Il

problema della coscienza riguarda

soltanto il mondo fenomenico. L'i-

dea tradizionale della coscienza co-

me entità ineffabile e misteriosa è

soltanto un'idea romantica, confu-

E come risolvere il problema

delle emozioni, della sensibilità

delle caratteristiche essenziali

della natura? Crede sarebbe possi-

«Le emozioni giocano senza dubbio

un ruolo fondamentale nelle vite

degli esseri umani e sono un ele-

mento di estrema complessità nella

comprensione dei meccanismi che

determinano il nostro agire co-

sciente. Per molti anni la psicologia

cognitiva ha ignorato le emozioni,

le ha allontanate dall'orizzonte del-

le indagini scientifiche, producen-

do così soltanto semplificazioni ri-

duttive, e quindi cattive teorie. Ma

questo non è così grave, dato che il

procedere della scienza è segnato da

errori, e questi stessi errori spesso

conducono poi alla conferma di

ipotesi corrette. I recenti sviluppi

delle neuroscienze hanno dato un

apporto fondamentale alla com-

prensione dell'emotività. Il neuro-

scienziato Antonio Damasio, nel

suo libro «L'errore di Cartesio», ha

dimostrato, tramite l'osservazione

di pazienti neurologici affetti da le-

sioni organiche ai lobi prefrontali,

che tali lesioni cerebrali intaccano

la sfera stessa della personalità e del-

la vita emotiva. Individui che prima

di subire un danno al cervello erano

persone affidabili, padri di famiglia

e mariti-modello, si sono trasforma-

ti in persone incapaci di amare la

propria moglie e i propri figli, dive-

nendo totalmente inaffidabili e

spesso violenti. E questo, pur man-

tenendo completamente intatte le

loro capacità razionali e le abilità fi-

siche. Quanto all'ipotesi di amare

una macchina, devo dire che se tale

macchina fosse Michelle Pfeiffer

non vedo perché non potrei amarla.

Certamente non potrei mai inna-

morarmi perdutamente di un'auto-

mobile, di una lavatrice o di un

computer digitale, ma queste sono

macchine semplicissime, e che non

somigliano affatto a Michelle Pfeif-

fer...»

bile «amare» una macchina?

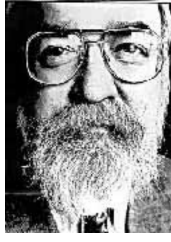
saeillusoria»

Generalmente i filosofi, per esporre le loro teorie, utilizzano definizioni e argomentazioni. Lei fa invece largo uso di metafore, racconti filosofici, esperimenti mentali. Che significato hanno nel suo lavoro filosofico tali metafore, le «pompe dell'intuizione», come lei le definisce?

«La storia delle filosofia è una storia che fa acqua da tutte le parti, ma è anche costellata di metafore che non dimenticheremo mai. Io le chiamo, rubando un termine all'idraulica, «pompe di intuizione», ossia bellissimi esperimenti del pensiero, racconti filosofici: come il mito della caverna di Platone, il genio maligno di Cartesio o la visione dello stato di natura di Hobbes. Non conosco nessun filosofo in grado di sostenere la coerenza logica di queste idee. Eppure esse sono meravigliose calamite dell'immaginazione, capaci di riorganizzare il pensiero e fecondarlo con nuovi spunti speculativi. Molti filosofi sottovalutano la potenza di queste metafore filosofiche. Mi piace molto l'idea di ritornare alla vecchia e cara filosofia di un tempo, quando buona parte della comunità filosofica degli ultimi decenni, soprattutto di orientamento analitico, ha trasformato questa disciplina in una tecnica arida che tenta maldestramente di imitare il rigore logico della matematica. È in questo senso che ritengo l'immagine della coscienza come macchina virtuale una efficace «pompa intuitiva», una potente metafora tecnologica per spiegare

l'attività della mente». Ritiene dunque che la mente sia effettivamente riducibile ad una naccnina, a un computer:

«Credo che alla gente non piaccia molto sentire dire che noi siamo soltanto delle macchine, ma questo è causato dal fatto che essi si riferiscono ad un'idea di macchina troppo



La polemica aperta da Gian Enrico Rusconi

## Quel che Gramsci imparò dai liberali E quel che di essi sottopose a critica

so un curioso articolo di Gian Enrico Rusconi intitolato «Gramsci, liberale immaginario», nel quale il noto politologo se la prende con gli «zelanti e sprovveduti apologeti» di un Gramsci trasformato in teorico di una variante «progressista» del pensiero liberaldemocratico. La polemica avviata da Rusconi (e raccolta anche da Viano) è davvero «curiosa» perché. nel recente convegno di Cagliari dedicato a «Gramsci e il Novecento», nessuno dei relatori ha sostenuto una simile sciocchezza. Ho partecipato al convegno, ma francamente non mi pare proprio che vi sia stato qualcuno (tantomeno D'Alema) che abbia confuso la «società regolata» del pensatore sardo con la società liberale, che abbia messo in discussione il carattere marxista e comunista della sua teoria politica, o che non abbia colto le differenze sostanziali fra l'organizzazione giuridica dello Stato liberale e la forma politica, decisamente postliberale e antiliberale, a cui mirava Gramsci.

Dette queste verità non si esaurisce l problema storico, e anche politico, del rapporto fra Gramsci e la tradizione liberale, in particolare quella del Liberalismo italiano, così anomale rispetto ad altri liberalismi, soprattutto a quelli di matrice anglosassone. Opportunamente è stata analizzata, in

Spengler in arrivo da Laterza

Kultur contro Zivilisation. È la famosa diade elaborata aa Oswaia autore del celebre «Tramonto dell'Occidente», del 1918.Ora di Spengler Laterza sta per mandare in libreria una antologia a cura di Domenico Conte: «Introduzione a Spengler» (pp. 160, L. 18.000). Ma che significa quel binomio? Esprime il contrasto tra l'organicità creativa della «Cultura» nelle società umane, e la pietrificazione tecnica e conformistica di tale Cultura, successivamente destinata a divenire «Civiltà». Una vera e propria legge di sviluppo, che per Spengler si ripete nella storia tra alti e bassi. La «legge» ispirò buona parte del pensiero conservatore nel primo dopoguerra europeo, incluso il Thomas Mann delle «Considerazioni di un impolitico».

Sulla «Stampa» del 21 aprile è appar- | passato, l'influenza esercitata sul pensiero politico di Gramsci non solo da Croce, ma anche da Gentile; non si vede, quindi, perché dovrebbe essere ignorata l'influenza, altrettanto forte, che hanno avuto su di lui i sostenitori italiani del liberismo antiprotezionista (Einaudi, Salvemini) oi teorici del liberalismo élitista (Mosca,

> In realtà, se Gramsci non può essere in alcun modo definito un pensatore politico liberale, resta il fatto che egli ha elaborato una lucida e spietata analisi del debole liberalismo italiano e della sua fragile capacità egemonica, proprio partendo da quei principi liberal/liberisti che aveva assimilato dai suoi maestri di gioventù. Negli scritti giovanili, i liberali italiani vengono rimproverati per non aver cercato di instaurare fra le masse la loro egemonia intellettuale con un'opera educatrice pari a quella dei liberisti inglesi da essi così ammirati; la classe borghese italiana è accusata (con giudizi che ricalcano quelli di Vilfredo Pareto) di non essere una classe di produttori, ma un'accolita di politicanti che ricercano i favori e la protezione statale; alla prassi compromissoria del trasformismo giolittiano è contrapposto, come modello positivo, il conservatorismo intelligente di Cavour; infine, si ripete insistentemente che la borghesia non può essere solo classe economica, ma deve avere una dimensione etico-politica, deve occuparsi e preoccuparsi degli interessi generali.

Per Gramsci, «l'esperienza liberale non è vana, e non può essere superata se non dopo averla fatta». Nei «Quaderni del carcere», il processo di sviluppo dello Stato liberale italiano, da Cavour al fascismo, si presenta come una lenta degenerazione, che svela l'incapacità della borghesia italiana ai farsi ciasse effettivamente airige te: alla debolezza intrinseca delle élite, ha sempre, poi, necessariamente corrisposto l'immaturità delle classi popolari, mentre l'industrialismo settentrionale non ha saputo ampliare progressivamente i suoi quadri per incorporare nuove zone economiche. Dopo la prima guerra mondiale, di fronte a fenomeni sociali di portata colossale, tutto l'apparato egemonico dello Stato liberale è entrato in crisi, e Croce e Giolitti hanno commesso gli stessi errori, per non aver compreso il mutamento profondo della società italiana diventata una democrazia di massa. Davvero questo Gramsci non ha più nulla da insegnarci? Davvero conta solo ripetere, come fanno i neoliberali, il ritornello del suo «totalitarismo»? Ma anche questa indubitabile caratteristica del suo pensiero maturo, se si leggono i «Quaderni», è continuamente contrastata dai ricordi della sua antica educazione liberale e liberista. Basta solo togliersi di dosso un po' dell'attuale, fastidioso conformismo.

**Paolo Bonetti** 

Cinque saggi dello studioso tedesco, critici verso Heidegger e Scheler e ispirati alla lezione di Aristotele

## Ritter, lotta per il soggetto contro il misticismo

Una riflessione variegata che abbraccia scienza, estetica, etica e storiografia. Al centro l'attacco ai pensatori della «Krisis» novecentesca.

le della filosofia, si può dire che esso consiste esclusivamente nell'assicu- me filo conduttore, mostrando la rare, di contro a qualsiasi pensiero speculativo, ad ogni pensiero mistico e soggettivistico, il senso della conoscenza oggettiva, della chiarezza razionale, nonché l'ampliamento della nostra esperienza scientifica». Così Joachim Ritter in «Senso e limiti della dottrina dell'uomo», primo dei cinque saggi che compongono «Sogget-

Il percorso intrapreso dal filosofo tedesco è certamente contraddistinto da originalità, specie se lo si valuta per quella sua capacità di volgere uno sguardo «trasversale» su un complesso orizzonte che come problema specifico include la possibilità di ripensare criticamente il rapporto tra la filosofia come disciplina teoretica autonoma e la sua storia. Un percorso che individua l'abisso del pensiero nello smarrimento del concetto aristotelico di conoscenza. Il libro cerca dell'orizzonte filosofico-novecente- con le scienze, e se la prima posizione

il 1963, assumono la soggettività coscissione di questa dimensione fondamentale del moderno con la società. Dall'antropologismo filosofico scheleriano e heideggeriano, all'enigma del «riso», alla poesia di Eliot, al-

■ Soggettività

di Joachim Ritter

Marietti Editore

la innovativa posizione delle scienze dello spirito, infine al tema del paesaggio nell'estetica, il tutto è volto a mostrare la ricchezza della soggettività. «La filosofia - scrive Ritter deve edificare la dottrina dell'uomo sopra le rovine del vecchio modo di pensare»: ma i due sentieri che negli anni Trenta paiono do-

minanti, cadono entrambi sotto la sua origine aristotelica legava la filopretesa di una nuova istanza metafisica. Sia Scheler che Heidegger soggiacciono infatti ad una preoccupandi ricomporre lo sconnesso mosaico | te perdita del legame della filosofia

«Volendo stabilire il significato vita- sco. I cinque saggi, scritti tra il 1933 e - che pensa la soggettività includendola nella «decisione» come presupposto della conoscenza - risulta oggettivamente metafisica, la seconda, ben più articolata e complessa, nella imposizione della «originarietà dell'esistenza» oscilla inevitabilmente tra soggettivismo e misticismo. La

perdita dell'oggettività è la conseguenza più rilevante delle antropologie soggettivistiche che hanno cercato di ricostruire l'originaria posizione di autonomia della filosofia. La filosofia, d'altra parte, non può accettare la perdita della sua funzione scientifica, pena il rischio di veder distrutto definitivamente il nesso che dalla

sofia alla conoscenza, in chiave rigorosamente antimetafisica. L'interpretazione del significato originario e aristotelico di «theoria» è quindi elemento separante rispetto ad ogni

prospettiva metafisica. Alcuni dei temi ritteriani, in modo particolare quello del «paesaggio», sono affrontati con efficacia, e ricostruiscono dall'interno una prospettiva legata al concetto di «theoria», spendendo l'esperienza del Petrarca che scala il Monte Ventoso per svolgere una riflessione sulla funzione dell'estetica nella società moderna. Etuttavia non sappiamo fino a che punto una prospettiva culturalmente raffinata nel suo farsi storiografia, possa poi adempiere al compito di giustificare un rinnovato significato della filosofia e, soprattutto, come al suo interno debba davvero essere pensata la soggettività. Forte è allora il dubbio che il «senso della conoscenza oggettiva» possa produrre una rinnovata vitalità del sapere filosofico e che la metafisica non continui a incunearsi nelle ritteriane scienze dello spirito che autonomamente cercano di sopravvivere allo strapotere della natura e delle sue

Maurizio Gracceva

## **Mondher Kilani Quell'«Altro»** creato dai Lumi

L'«altro»? È un invenzione storica occidentale, risalente all'Illuminismo. Necessaria agli antropologi. Ma anche fuorviante, per i condizionamenti che nasconde, allorché si tratta di stabilire un rapporto con le culture «altre». Per diradare certi equivoci, senza buttare la mirabile «invenzione», arriva un libro di Mondher Kihlani, antropologo a Losanna: «L'invenzione dell'altro». Dedalo, pp. 321, L. 28.000. Buon vademecum per tutta la problematica interetnica.

