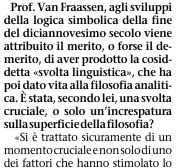


## Intervista al filosofo Van Fraassen: «Si conosce una cosa quando se ne dà non una ma più interpretazioni». «L'arte e la scienza non si escludono Anzi, sono sorelle molto somiglianti»

Sarebbe un grave errore non esplorare tutte le analogie fra questi due mondi. L'interpretare è per sua natura un'operazione

che non da certezze. La «svolta linguistica» è importante, da lì non si torna indietro, ma non è la «pietra filosofale».



 $momento\,cruciale\,e\,non\,solo\,di\,u\,no$ dei fattori che hanno stimolato lo sviluppo della filosofia analitica. Uno sguardo a quello che stava succedendo all'inizio del secolo XX mostra che i fondamenti della matematica avevano ricevuto un duro colpo a causa degli sviluppi di geometrie non-euclidee ed anche della scoperta di paradossi come quello di Burali-Forti o quello insito nel sistema di Frege. Esistevano, inoltre, diverse scuole di pensiero sul modo di concepire la matematica, e, infine, era sorta un po' dappertutto una nuova coscienza filosofica rispetto allinguaggio.

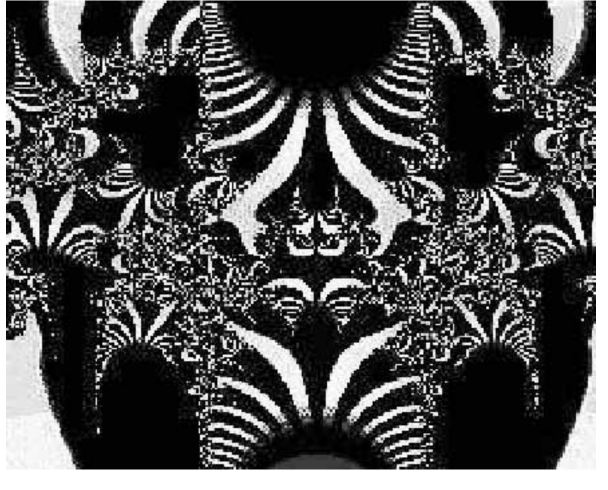
Questa consapevolezza è rintracciabile, per certi versi, già nei secoli diciottesimo e diciannovesimo. Fu però solo alla fine dell'ottocento e agli inizi del novecento che questa svolta iniziò a essere importante, quando si diffuse in modo capillare, e non solo tra i maggiori filosofi come Brentano, Husserl, Frege o i pragmatisti americani e i filosofi inglesi che tentavano la strada del realismo. La cosiddetta "svolta linguistica" non fu dunque soltanto un fenomeno circoscritto all'area anglosassone. In quello stesso periodo si verificarono importanti mutamenti nel nostro modo di pensare, anche se è vero che essi furono soprattutto sentiti nell'ambito della filosofia anglosassone.

La particolare attenzione di que sti ambienti fu dovuta in parte al fatto che negli anni del nazismo i filosofi che si stavano muovendo in questa direzione a Vienna e a Berlino si trasferirono in America. D'altra parte è anche vero che, per un certo periodo, i filosofi che operavano in Inghilterra e in America riposero troppa fiducia nell'idea secondo cui lo studio dei linguaggi e della logica fosse la strada maestra da seguire in filosofia, la pietra filosofale, la soluzione alchemica capace di dissolvere i problemi della filosofia. Pare che ormai sia opinione comune che le cose non stiano in questi termini. Non credo, però, che sia possibile ritornare allo stato di cose antecedente a quella svolta».

Come descriverebbe le principali caratteristiche filosofiche e metodologiche della «svolta linguistica»?

«Furono molti gli aspetti di quella svolta. Da un lato era sopravvenuta una consapevolezza, condivisa dagli ultimi fenomenologisti, dagli esistenzialisti e dall'ultimo Wittgenstein, del fatto che il linguaggio sia, per così dire, "malato", cioè, l'idea che il linguaggio a nostra disposizione, al suo stato attuale, non sia molto adatto agli scopi per cui vorremmo usarlo. È possibile, forse, pensare che i filosofi, nel passato, intendessero trovare un testo invulnerabile alla decostruzione, ma la attuale comprensione del linguaggio ci dà la certezza che questo sia un ideale impossibile. Quest'idea, presente in modo informale appunto nell'ultimo Wittgenstein e nei filosofi esistenzialisti, è rintracciabile, sotto un aspetto molto più formale, tra quei filosofi - alla cui tradizione penso di essere più allineato - che usavano strumenti logici e matematici per esaminare la struttura del

linguaggio. Attualmente, sentendo parlare di relativismo, di aspettivismo, dei paradossi rivelati dalla decostruzione e così via, non posso fare a meno di sorridere, perché su tali questioni i logici avevano dimostrato cose più penetranti e avevano scoperto paradossi ben più profondi. Il tipo di relativismo a cui erano arrivati persone come Skölem, Quine e altri, andava ben oltre. La vertigine che si prova di fronte ai loro risultati è di molto maggiore. Io credo che riguardo a ciò che si può fare e che può essere espresso tramite il linguaggio, riguardo a ciò che si può fondare sulla logica e nella chiarificazione formale delle nostre presupposizioni si sia arrivati a dei limiti estremi che indicano il punto ol-



care il mondo dell'esperienza. È im-

portante, dunque, dare molta rile-

vanza anche all'immagine manife-

sta nella quale viviamo e connetter-

Quanto sono importanti, allo-

ra, le opinioni per l'accettazione e

generale della conoscenza, degli

stati di credenza, delle opinioni,

delle previsioni e così via. I vari at-

teggiamenti che possono essere in-

vece assunti rispetto a una teoria

vengono chiamati "atteggiamenti

epistemici", intendendo con ciò at-

teggiamenti di conoscenza, creden-

za ed altri ancora. Così, per esem-

pio, è possibile credere che una teo-

ria sia vera e cioè che rispecchi il

mondo, ma si può credere anche

che essa sia possibilmente vera o

probabile. Si consideri ora, per sem-

olificare il discorso, il caso in cui

l'accettazione sia totale. Quali sono

le componenti che entrano in un ta-

le atteggiamento? Oltre a certi stati

di credenza, c'è qualcos'altro. Ac-

cettare una teoria impegna in un

certo senso a portarne avanti il pro-

gramma di ricerca. In ogni caso si

usa solo ciò che la teoria dice riguar-

do a un campo relativamente limi-

tato, quello delle previsioni, che

possiamo controllare con le nostre

capacità e cioè riguardo a oggetti di

dimensioni medie come le apparec-

chiature del laboratorio, gli esseri

la alle teorie scientifiche».

delleteoriescientifiche?

l'affinità tra la visione scientifica | per la costruzione e lo sviluppo



Immagine di un la prima volta dal matematico francese Mandelbrot nel 1975, i frattali sono e scienza. In alto, Bastiat C. van Fraassen

frattale. Usati per l'incontro tra arte

mondo, e con l'obiettivo di giustifi- usa dunque la teoria solo fino a un me, e io non accetterei nessuna delcerto punto, poiché in realtà quella le due. Ancora adesso ci sono molti teoria contemporaneamente defilosofi della scienza che concordascrive un mondo molto strano che no sulla tesi secondo cui è necessasta dietro questi fenomeni. Ouindi. rio ricercare i fondamenti metafisici per tutti i nostri scopi, l'unica cosa delle teorie. Per esempio, Abner Shimony ha scritto un noto articolo sul in cui è importantissimo credere è che la teoria darà conto dei fenometipo di metafisica richiesto dalla ni al livello empirico. È possibile, meccanica quantistica e molti, a inoltre, credere che sia vero anche | tutt'oggi, lavorano per sviluppare stemologia" per riferirsi alla teoria lo che succede a un livello che sfugche" per la scienza contemporanea. ge all'osservazione, anche se que-Io credo che questo sia un progetto st'ultimo non è un atteggiamento essenzialmente pre-kantiano e, pernecessario. Non credo che la raziosonalmente, non lo condivido. nalità costringa a fare una cosa del Questa mia posizione, cioè il rifiuto di qualsiasi impresa in cui ci siano genere o che sia irrazionale credere a reminiscenze di metafisica pre-kanpiù cose di quelle direttamente osservabili. Già Sant' Agostino aveva tiana, è frutto del mio empirismo. esposto esempi di come i sensi co-Credo, infatti, che attualmente la fimuni siano ovunque a contatto con losofia sia in una fase più avanzata, pur essendo, quest'ultima, un'assalti di fede. Egli aveva attraversato il Mediterraneo per tre volte ma non serzione molto contenziosa. D'alaveva mai visto l'oceano eppure tro canto appare abbastanza strana anche l'idea secondo cui la filosofia credeva nella sua esistenza. Penso che tutti i filosofi, fatta eccezione di debba ridursi a mera analisi dei conqualche empirista estremista, abcetti e delle parole. Sebbene in filobiano sostenuto che sia perfettasofia della scienza molta e utilissima ricerca si concentri su problemi di mente razionale credere in molto dimensioni molto ridotte riguarpiù di quello che può essere giustificato. Fare una cosa del genere fa pardanti l'analisi dei concetti, sarebbe però quasi ridicolo pensare che sia tedell'essere ragionevole». questo lo scopo della filosofia della Lei trova, come alcuni pensatori, che la filosofia debba fornire i scienza. Un po' di tempo fa mi capifondamenti metafisici della tò di sentire un teologo che diceva scienza o, kantianamente, i suoi che, secondo lui, il compito della fondamenti critici, oppure inveteologia è quello di spiegare come ce che il suo compito sia quello di sia possibile che il mondo sia strutanalizzare il significato dei conturato nel modo descritto dalle sa-

## nato a Goes, nei Paesi Bassi, il 5 aprile 1941. Ha ottenuto ilBachelor of Arts in Filosofia all'Università di Alberta (Canada) nel 1963; il Master of Arts in Filosofia all'Università di Pittsburgh nel 1964; e il Ph.D. in Filosofia presso la stessa Università nel 1966. Ha insegnato alla Yale University, e successivamente all'Università diToronto, alla Princeton University, e nell'University of Southern California. Dopo il 1982 è stato professore ordinario di

Avversario

realismo

del

Bastiat C. van Fraassen,

filosofo della scienza, di

cittadinanza canadese, è

Filosofia a Princeton. Dal 1992 al 1994 è stato presidente dell'Associazione di Filosofia della Scienza. Bas van Fraassen si è occupato soprattutto della questione: «Che cos'è l'empirismo, e che cosa potrebbe essere?» Nell'ambito di questa domanda fondamentale, ha sviluppato una polemica contro le posizioni del realismo, rifiutando uno statuto ontologico alle entità teoriche. Nell'ambito della filosofia della scienza, si è interessato alla teoria della meccanica quantistica, e alle estioni di interpretazione della scienza con occasionali incursioni nella filosofia della letteratura e nelle connessioni tra arte, letteratura e scienze. Van Fraassen ha dato inoltre importanti contributi all'elaborazione delle logiche non-classiche (logiche libere, logica della meccanica quantistica) e alla semantica formale. Tra i suoi libri più importanti: «L'immagine scientifica», Bologna, 1985; «Laws and simmetry», Oxford, 1989; «Quantum mechanics: an empiricist view», Oxford, 1991; tra gli articoli pubblicati su riviste o in volumi collettanei: «La

meccanica quantistica: uno

spettro di interpretazioni»,

Iride, 7, 1991, pp. 28-50; «La

credenza e il problema di

Rosa, Torino, 1992, pp. 77-

Ulisse e le Sirene» in «Individui e intenzioni», a La



di spiegare come sia possibile che il mondo venga strutturato nel modo descritto dalla scienza. Ogni generazione, ogni secolo, è costretto a reinterpretare il mondo secondo i suoi canoni. Oggi, il mondo che ci troviamo a dover reinterpretare non è solo il mondo che ci appare nell'esperienza, ma anche quello descritto dalla scienza. Credo, dunque, che l'obiettivo principale della filosofia della scienza sia quello di rispondere a queste domande che non riguardano né questioni di metafisica né di analisi linguistica, ma che richiedono, invece, un compito

di reinterpretazione». L'interpretazione è, per sua natura, probabile ma non certa. Che cosa vuol dire «interpretare» nel-

l'ambito delle scienze? «Io credo che ci sia una più stretta analogia tra scienza e letteratura di quanto non si pensi. Nello sviluppo di una teoria scientifica rimangono sempre moltissime domande aperte. Durante l'evoluzione della teoria gli scienziati trovano, in vari modi, una risposta ad alcune domande delle quali una parte sono di carattere fattuale, per cui la risposta può provenire solo dagli esperimenti. Altre domande, invece, riguardano come ristrutturare la teoria in modo da trovare un migliore incasellamento tra le sue partie, in questo caso, occorrerà compiere qualche scelta che non sarà necessariamente determinata dai fatti. Esistono domande che, di fatto, non entrano nella pratica scientifica ma che, tuttavia, riguardano la struttura del mondo e hanno più di una risposta possibile, come nel caso della meccanica quantistica. L'interpretazione più conosciuta di questa teoria è quella di Copenhagen, elaborata da Bohr e da Heisenberg. Come spesso st'interpretazione, molto spesso una particella elementare non ha posizione, non ha una locazione ben definita per cui risulta impossibile descriverne una determinata posizione o una determinata traiettoria. Un altro fisico, David Bohm, aveva elaborato un'interpretazione completamente coerente e che non cambiava le previsioni della teoria, ma che prevedeva, invece,per ogni particella in ogni momento una ben determinata posizione. La sua è un'alternativa possibile, in cui la fisica è la stessa, ma che offre una visione del mondo molto diversa perché, secondo quest'interpretazione, tutte le particelle viaggiano con traiettorie ben definite. Quindi, proprio come accade con un libro di letteratura, esistono parecchie letture diverse. Ci sono però a questo proposito opinioni diverse. Alcuni filosofi vedono le interpretazioni come tentativi volti a raggiungere una metafisica che, forse, non costituisce i fondamenti della scienza, ma una sua esplicazione e sostengono che bisogna compiere delle scelte specifiche fino a quando non si stabilisca una visione metafisica. Personalmente ho un atteggiamento completamente diverso e credo che la comprensione delle cose aumenti ogni qualvolta troviamo un'interpretazione diversa. Io non credo, come alcuni, che, fino a quando non si stabilisce un'unica interpretazione, non si sappia di che cosa si stia parlando. Credo, al contrario, che ogni volta che troviamo una nuova interpretazione costruttiva che sia realmente esplicita, raggiungiamo una comprensione sempre migliore del significato del-

È un invito per gli epistemologi e i filosofi della scienza ad avventurarsi sui territori dell'interpretazione, della critica letteraria, dell'arte?

le nostre teorie».

«Sì, certamente, perché penso che sussistano le forti analogie di cui parlavo prima. La domanda "Che cos'è la scienza?", e la domanda "Che cos'è l'arte?" sono domande filosofiche molto simili, e credo che ci sia anche un parallelismo tra il modo in cui i filosofi si avvicinano a quello che potremmo chiamare "il testo della scienza" e il modo in cui i critici letterari si avvicinano ai testi letterari ed i critici d'arte alle opere d'arte. Credo che sarebbe molto sbagliato lasciare inesplorate queste analogie e questi paralleli-

ISTITUTO ITALIANO PER GLI STUDI FILOSOFICI

sperienza che noi abbiamo del umani, le case, i treni e così via. Si

tre il quale si cade in contraddizio-

ne. Non è stato emesso, comunque,

ancora alcun verdetto. Gli sviluppi

di tali questioni non sono ancora fi-

Parliamo ora del rapporto tra

scienza e senso comune. Secondo

Lei è più profonda la differenza o

del mondo e l'esperienza quoti-

«Quale sia la visione del mondo

che ci viene proposta dagli scienzia-

ti e in che maniera si colleghi a noi e

al modo in cui noi viviamo il mon-

do è un interrogativo che non si rife-

risce tanto alle scienze formali

quanto alle scienze naturali e uma-

ne. Credo che la visione del mondo

che ci viene proposta dalle migliori

teorie scientifiche contemporanee

sia inconcepibilmente diversa dal

modo in cui il mondo ci appare nel-

l'esperienza. È impossibile perciò

che le nostre facoltà di immagina-

zione possano avere le risorse per in-

tuire completamente quella realtà.

Di fronte a questo problema è possi-

bile così assumere diverse posizioni.

Una di queste è che la scienza è il

mondo e che ciò che ci è consentito

immaginare è solo un'immagine

sfocata della struttura reale del

mondo, secondo la posizione di al-

cuni filosofi che viene chiamata

"materialismo eliminativo". Perso-

nalmente, invece, mi sono sempre

trovato a maggior agio in una tradi-

zione di carattere molto più empiri-

sta, secondo cui, dopo tutto, queste

teorie sono create sulla base dell'e-

niti e appaiono molto stimolanti».

RAL- RADIOTELEVISIONE ITALIANA

teoriescientifiche?



ISTITUTO DELLA ENCICLOPEDIA ITALIANA fondata da Giovanni Treccani

cre scritture. Ebbene, io credo che

forse l'obiettivo della ricerca dei fi-

losofi della scienza sia invece quello

ENCICLOPEDIA MULTIMEDIALE DELLE SCIENZE FILOSOFICHE

cetti usati dagli scienziati nelle

«Queste sono due posizioni estre-

Il pensiero indiano

7 cofanetti con videocassette e libri

Da leggere, da ascoltare e da vedere: il ritratto, finalmente chiaro e accessibile, di una civiltà millenaria straordinariamente ricca di assonanze interiori, 5.000 anni di speculazioni in un'opera nuova e stimolante, rivolta a chimque abbia sete di conoscenza e senta la necessità di elevare se stesso, migliorando, oltre al-TRECCANI

la propria cultura, anche la propria spiritualità.

Incontro con l'India. Il suo sapere, la sua spiritualità.